
MESSAGGIO DEL SANTO PADRE LEONE XIV 
PER LA IX GIORNATA MONDIALE DEI POVERI 

XXXIII Domenica del Tempo Ordinario 
16 novembre 2025 

 

Sei tu, mio Signore, la mia speranza (Sal 71,5) 
  
1. «Sei tu, mio Signore, la mia speranza» (Sal 71,5). Queste parole sono 
sgorgate da un cuore oppresso da gravi difficoltà: «Molte angosce e 
sventure mi hai fatto vedere» (v. 20), dice il Salmista. Nonostante questo, il 
suo animo è aperto e fiducioso, perché saldo nella fede, che riconosce il 
sostegno di Dio e lo professa: «Mia rupe e mia fortezza tu sei» (v. 3). Da 
qui scaturisce l’indefettibile fiducia che la speranza in Lui non delude: «In 
te, Signore, mi sono rifugiato, mai sarò deluso» (v. 1). 
In mezzo alle prove della vita, la speranza è animata dalla certezza, ferma e 
incoraggiante, dell’amore di Dio, riversato nei cuori dallo Spirito Santo. 
Perciò essa non delude (cfr Rm 5,5) e San Paolo può scrivere a Timoteo: 
«Noi ci affatichiamo e lottiamo, perché abbiamo posto la nostra speranza 
nel Dio vivente» ( 1Tm 4,10). Il Dio vivente è infatti il «Dio della 
speranza» ( Rm 15,13), che in Cristo, mediante la sua morte e risurrezione, 
è diventato «nostra speranza» ( 1Tm 1,1). Non possiamo dimenticare di 
essere stati salvati in questa speranza, nella quale abbiamo bisogno di 
rimanere radicati. 
 

2. Il povero può diventare testimone di una speranza forte e affidabile, 
proprio perché professata in una condizione di vita precaria, fatta di 
privazioni, fragilità ed emarginazione. Egli non conta sulle sicurezze del 
potere e dell’avere; al contrario, le subisce e spesso ne è vittima. La sua 
speranza può riposare solo altrove. Riconoscendo che Dio è la nostra prima 
e unica speranza, anche noi compiamo il passaggio tra le speranze effimere 
e la speranza duratura. Dinanzi al desiderio di avere Dio come compagno 
di strada, le ricchezze vengono ridimensionate, perché si scopre il vero 
tesoro di cui abbiamo realmente necessità. Risuonano chiare e forti le 
parole con cui il Signore Gesù esortava i suoi discepoli: «Non accumulate 
per voi tesori sulla terra, dove tarma e ruggine consumano e dove ladri 
scassinano e rubano; accumulate invece per voi tesori in cielo, dove né 
tarma né ruggine consumano e dove ladri non scassinano e non rubano» 
(Mt 6,19-20). 



3. La più grave povertà è non conoscere Dio. È questo che ci 
ricordava Papa Francesco quando in Evangelii gaudium scriveva: «La 
peggior discriminazione di cui soffrono i poveri è la mancanza di 
attenzione spirituale. L’immensa maggioranza dei poveri possiede una 
speciale apertura alla fede; hanno bisogno di Dio e non possiamo 
tralasciare di offrire loro la sua amicizia, la sua benedizione, la sua Parola, 
la celebrazione dei Sacramenti e la proposta di un cammino di crescita e di 
maturazione nella fede» (n. 200). C’è qui una consapevolezza 
fondamentale e del tutto originale su come trovare in Dio il proprio tesoro. 
Insiste, infatti, l’apostolo Giovanni: «Se uno dice: “Io amo Dio” e odia suo 
fratello, è un bugiardo. Chi infatti non ama il proprio fratello che vede, non 
può amare Dio che non vede» (1Gv 4,20). 
È una regola della fede e un segreto della speranza: tutti i beni di questa 
terra, le realtà materiali, i piaceri del mondo, il benessere economico, 
seppure importanti, non bastano per rendere il cuore felice. Le ricchezze 
spesso illudono e portano a situazioni drammatiche di povertà, prima fra 
tutte quella di pensare di non avere bisogno di Dio e condurre la propria 
vita indipendentemente da Lui. Ritornano alla mente le parole di 
Sant’Agostino: «Tutta la tua speranza sia Dio: sentiti bisognoso di Lui, per 
essere da Lui ricolmato. Senza di Lui, qualunque cosa avrai servirà a 
renderti ancora più vuoto» (Enarr. in Ps. 85,3). 
 

4. La speranza cristiana, cui la Parola di Dio rimanda, è certezza nel 
cammino della vita, perché non dipende dalla forza umana ma dalla 
promessa di Dio, che è sempre fedele. Perciò i cristiani, fin dalle origini, 
hanno voluto identificare la speranza con il simbolo dell’àncora, che offre 
e stabilità e sicurezza. La speranza cristiana è come un’àncora, che fissa il 
nostro cuore sulla promessa del Signore Gesù, il quale ci ha salvato con la 
sua morte e risurrezione e che tornerà di nuovo in mezzo a noi. Questa 
speranza continua a indicare come vero orizzonte di vita i «nuovi cieli» e la 
«terra nuova» (2Pt 3,13), dove l’esistenza di tutte le creature troverà il suo 
senso autentico, poiché la nostra vera patria è nei cieli (cfr Fil 3,20). 
La città di Dio, di conseguenza, ci impegna per le città degli uomini. Esse 
devono fin d’ora iniziare a somigliarle. La speranza, sorretta dall’amore di 
Dio riversato nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo (cfr Rm 5,5), 
trasforma il cuore umano in terra feconda, dove può germogliare la carità 
per la vita del mondo. La Tradizione della Chiesa riafferma costantemente 
questa circolarità fra le tre virtù teologali: fede, speranza e carità. La 
speranza nasce dalla fede, che la alimenta e sostenta, sul fondamento della 



carità, che è la madre di tutte le virtù. E della carità abbiamo bisogno oggi, 
adesso. Non è una promessa, ma una realtà a cui guardiamo con gioia e 
responsabilità: ci coinvolge, orientando le nostre decisioni al bene comune. 
Chi manca di carità, invece, non solo manca di fede e di speranza, ma 
toglie speranza al suo prossimo. 
 

5. Il biblico invito alla speranza porta dunque con sé il dovere di assumersi 
coerenti responsabilità nella storia, senza indugi. La carità, infatti, 
«rappresenta il più grande comandamento sociale» (Catechismo della 
Chiesa Cattolica, 1889). La povertà ha cause strutturali che devono essere 
affrontate e rimosse. Mentre ciò avviene, tutti siamo chiamati a creare 
nuovi segni di speranza che testimoniano la carità cristiana, come fecero 
molti santi e sante in ogni epoca. Gli ospedali e le scuole, ad esempio, sono 
istituzioni create per esprimere l’accoglienza dei più deboli ed emarginati. 
Essi dovrebbero far parte ormai delle politiche pubbliche di ogni Paese, ma 
guerre e diseguaglianze spesso ancora lo impediscono. Sempre più, segni 
di speranza diventano oggi le case-famiglia, le comunità per minori, i 
centri di ascolto e di accoglienza, le mense per i poveri, i dormitori, le 
scuole popolari: quanti segni spesso nascosti, ai quali forse non badiamo, 
eppure così importanti per scrollarsi di dosso l’indifferenza e provocare 
all’impegno nelle diverse forme di volontariato! 
I poveri non sono un diversivo per la Chiesa, bensì i fratelli e le sorelle più 
amati, perché ognuno di loro, con la sua esistenza e anche con le parole e la 
sapienza di cui è portatore, provoca a toccare con mano la verità del 
Vangelo. Perciò la Giornata Mondiale dei Poveri intende ricordare alle 
nostre comunità che i poveri sono al centro dell’intera opera pastorale. Non 
solo del suo aspetto caritativo, ma ugualmente di ciò che la Chiesa celebra 
e annuncia. Dio ha assunto la loro povertà per renderci ricchi attraverso le 
loro voci, le loro storie, i loro volti. Tutte le forme di povertà, nessuna 
esclusa, sono una chiamata a vivere con concretezza il Vangelo e a offrire 
segni efficaci di speranza. 
 

6. Questo è l’invito che giunge dalla celebrazione del Giubileo. Non è un 
caso che la Giornata Mondiale dei Poveri si celebri verso la fine di 
quest’anno di grazia. Quando la Porta Santa sarà chiusa, dovremo custodire 
e trasmettere i doni divini che sono stati riversati nelle nostre mani lungo 
un intero anno di preghiera, conversione e testimonianza. I poveri non sono 
oggetti della nostra pastorale, ma soggetti creativi che provocano a trovare 
sempre nuove forme per vivere oggi il Vangelo. Di fronte al susseguirsi di 
sempre nuove ondate di impoverimento, c’è il rischio di abituarsi e 



rassegnarsi. Incontriamo persone povere o impoverite ogni giorno e a volte 
può accadere che siamo noi stessi ad avere meno, a perdere ciò che un 
tempo ci pareva sicuro: un’abitazione, il cibo adeguato per la giornata, 
l’accesso alle cure, un buon livello di istruzione e di informazione, la 
libertà religiosa e di espressione. 
Promuovendo il bene comune, la nostra responsabilità sociale trae 
fondamento dal gesto creatore di Dio, che dà a tutti i beni della terra: come 
questi, così anche i frutti del lavoro dell’uomo devono essere equamente 
accessibili. Aiutare il povero è infatti questione di giustizia, prima che di 
carità. Come osserva Sant’Agostino: «Tu dai del pane a chi ha fame, ma 
sarebbe meglio che nessuno avesse fame, anche se in tal modo non si 
avrebbe nessuno cui dare. Tu offri dei vestiti a chi è nudo, ma quanto 
sarebbe meglio se tutti avessero i vestiti e non ci fosse questa indigenza» 
(Commento a 1Gv, VIII, 5). 
Auspico dunque che quest’Anno Giubilare possa incentivare lo sviluppo di 
politiche di contrasto alle antiche e nuove forme di povertà, oltre a nuove 
iniziative di sostegno e aiuto ai più poveri tra i poveri. Lavoro, istruzione, 
casa, salute sono le condizioni di una sicurezza che non si affermerà mai 
con le armi. Mi congratulo per le iniziative già esistenti e per l’impegno 
che viene profuso ogni giorno a livello internazionale da un gran numero di 
uomini e donne di buona volontà. 
Affidiamoci a Maria Santissima, Consolatrice degli afflitti, e con lei 
innalziamo un canto di speranza facendo nostre le parole del Te Deum: «In 
Te, Domine, speravi, non confundar in aeternum – In te, Signore, ho 
sperato, non sarò mai deluso». 
 
Dal Vaticano, 13 Giugno 2025, memoria di Sant’Antonio di Padova, 
Patrono dei Poveri 
  

LEONE PP. XIV 
 


